
 
 
 
 
 

1 

 

 قاسم یعقوب

 لیکچرار شعبۂ اردو

 علامہ اقبال اوپن یونیورسٹی، اسلام آب اد

می اات
عل
 کی 

ت

 
ی د دی   ج 

Abstract:  

What is modernity? this is an important question in a literary 

context? What is the difference between Modern and 

modernity?Is the intellectual source of Western and Eastern 

modernity the same?  We have to go through such questions 

when we talk about modernism.This article seeks to define the 

philosophical and social boundaries of modernism.Along with 

this, the views of well-known Urdu critics on modernity and 

modernism have also been examined. 

Key Workds:  Modernism, Modernity , Urdu Criticism ,  

Rationality , 

 

اریخ میں تثلیث

ت

انی فکر کی ب

س

کا تصور بہت اہم رہا ہے۔یہاں تثلیث سے مراد مذہبی تثلیث (Trinity)ان

ی ہے جوواحد کو تین وجودی شناختوں میں تقسیم کرکے ای  کل 

ت

ھت
ی ک

دا اور مسیح کو ای  وجود میں د

س

دا، روحِ ج

س

نہیں جو ج

ا

س

 نظر ان

 

ی

طہ
ق

س

ن

ی 

 

لی ت

 

ی

ت

ت

انی فکر میں 

س

ن اور کائنات کے درمیان تیسرے وجود کو پہلے دونوں کی تفہیم کرتی ہے۔ان

ان اور کائنات کا خالق کون ہے؟ کون ہے جو 

س

ا کہ ان

س

وجودوں پر حاوی دیکھنے کا رجحان ہے۔یعنی یہ سوال قائم کرب

ا ہے؟ گوب ا تیسرے کا تصور پہلے دو کے ب اہم دوچار ہونے 

ت

ان اور کائنات کے درمیان حیات و موت پر قدرت رکھ

س

ان

ان نے سے 

س

  فطرت سے مکالمہ کیا تو اسے اس کی شدت کا اندازہ ہوا۔ یوں ان
 

ان نے ج

س

اہے۔ان

ت

ر ہوب دی 

س

وقوع ی 

 کو فطرت سے ورا اساطیری 

ت
ت

ان اس تیسری طاق

س

رونِ اولیٰ میں ان

ت

ی طریقہ کار اپناب ا۔ق

 

لی ت

 

ی

ت

ت

کائنات کو سمجھنے کے لیے 

میں اس حسی تجربے کے نتائج میں عقیدے ب ا طاقتوں میں تلاش کرنے میں مصروف رہا۔اساطیری تصورِ کائنات 

را چیلنج بنی رہی۔عقلی غلبے 

 

ان کا س  سے ی 

س

 فطرت ان

ت

ا تھا۔ای  عرصے ی

ت

ا پڑب

س

معنی کے انَ دیکھے نظام پر یقین کرب

رق تناقضات کا ہے۔ 

س

را ق

 

سے قبل دیومالا نے کائناتی تشریح میں اہم کردار ادا کیا۔دیومالائی فکر اور منطق میں ای  ی 

ا ہے اساطیر

ت

ر میں سوچتی تھی۔ جس طرح خواب اور حقیقت کا گہرا تعلق ہوب

س

 
 

پر یقین کرنے والی فکر تشبیہوں اور ام



 
 
 
 
 

2 

 

 ہیں۔کائنات پر غو وخوض دیومالائی فکر میں جنم لے چکا تھا۔ 

ت

اسی طرح دیومالائی فکر کومنطق کا ارتقائی سفرکہہ سکت

خ
ُ
ان اور فطرت سے  عقلی غلبے کا دورآب ا توافلاطون نے اس تثلیث کا ر

س

کی طرف موڑدب ا۔یوں اب  ‘عالمِ امثال’ان

ان سے ماورا کہیں اور موجود ہے۔

س

ا پڑ رہا تھا جو فطرت اور ان

س

ان کو ای  اور جہان کو بطور حقیقت تسلیم کرب

س

 ان

دا کے وجود سے اس تثلیث کو قائم کرنے کی کوشش 

س

ان کے درمیان ج

س

  نے کائنات اور ان
 

مذاہ

  کا کہنا 
 

ر میں رہتا ہے۔ کی۔مذاہ

 

ان فطرت سے نبرد آزما ہوتے ہوئے اصل میں فطرت کے خالق کے ای

س

تھا کہ ان

 تعلق میں ہے۔

ت
ت

ر وق
 
ابع نہیں بلکہ کائنات کے ازلی خالق کے ساتھ ہ

ت

ان فطرت کے اصولوں کے ب

س

رب ’یوں ان

ان کے اعمال و افعال کو ای  ماورائی ہستی کے مطابق بنانے پر ‘العالمین

س

   زور دب ا۔کے تصور نے ان

د’مغرب میں  دی   کسی نہ کسی شکل میں قائم رہی۔ خاص طور پر  ‘ج 

ت

 
ی و

س  

 یہ ث

ت

رویے کے ظہور سے پہلے ی

امکمل 

س

  نے وجود ب اری تعالیٰ کے اثبات پر اس قدرزوردب ا کہ کائنات کا فہم بھی اس تصور کے بغیر ب
 

مشرق میں  مذاہ

دا کی ذات نہ صرف کائنات 

س

ان کی وجودی حدود کو فہم دیتی ہے بلکہ ان سے ماورا اور اور گمراہ خیال کیا گیا۔ج

س

اور ان

 اصل حقیقت بھی ہے۔

 

ت

 
ی و

س  

دا کو خارج کرکے ث

س

 کے اندر سے ج

 

ی ث
ل

 

ی

 

ت
کی ب ات  (Duality) سولہویں صدی میں مغرب نے 

ان کائنات سے نبردآزما ہے اور کا

س

اریخ کے اس موڑ پر یہ سوال اٹھاب ا گیا کہ ان

ت

انی فکر کی ب

س

ئنات کو سمجھے شروع کی۔ان

ا 

س

 کو تسخیر نہیں کر سکتا۔ کائنات کو سمجھنے کے لیے کائنات ہی سے رجوع کیا جاب

ت
ت

بغیر اس کی بے پناہ وسعت اور طاق

اشروع کیا۔)ب اد رہے، یہاں 

س

دا کو لا تعلق کرنے کی خواہش نے سر اُٹھاب

س

چاہیے۔گوب ا تثلیث کے س  سے اہم عنصر ج

کہا جا رہا ہے(اس فکری رجحان کی ب اقاعدہ ابتدا ڈیکارٹ جیسے فلسفیوں کے تشکیک کے  ‘لاتعلق’نہیں،  ‘نفی’

ا چاہتے ہیں تو شک کریں۔ ڈیکارٹ 

س

سوال سے ہوئی۔اس کے مطابق تشکیک ہی علم کی بنیاد ہے اگر ہم علم حاصل کرب

ر چیز پر شک کیا۔ 
 
 کنی کے بعد وہ اس ‘یقین’نے موجودات میں عمل آرا ہ

س

 
ٰ

 

ان(وہ پر‘یقین’کی ب

س

 پہنچا کہ ذہن )ب ا ان

ان 

س

ر چیز ان
 
دا ہ

س

ٰ
ا ہے کہ وہ سوچتا ہے، ل

ت

ان اتنا ادراک تو رکھ

س

واحد شے ہے جس پر شک نہیں کیا جا سکتا۔ یعنی کم از کم ان

ان کا س  کچھ اس کے فہم کے عمل سے ہے۔ 

س

ر ہو رہی ہے۔ ان دی 

س

ا ادراک سے اس کے اردگرد وقوع ی  کے سوچنے ب 

ا

س

 عطا کر دی۔یوں ڈیکارٹ نے ان

ت

 
ی ر

س

 ن کو مرک

 :ڈیکارٹ کہتا ہے

 سمجھتا ہوں تو میں اپنے اندر کسی ’’

ت

  میں اپنے ذہن ب ااپنے آپ کوخالصتاً سوچنے والی چیز کی حد ی
 

ج



 
 
 
 
 

3 

 

حصے کی بھی تمیز کرنے سے قاصر رہتا ہوں، )ایسے میں( میں اپنے آپ کو اکیلا اور مکمل خیال کرنے 

) “لگتا ہوں۔

(۱)

 

ا

ت

انی فکر کی ب

س

ان کا اپنے آپ کوان

س

انی  ‘مکمل’ریخ میں ان

س

خیال کرنے کا یہ واقعہ کوئی معمولی نوعیت کا نہیں۔ان

دا سے نکال کر 

س

ان/ کائنات/ ج

س

انی فکر کی تثلیث کو ان

س

  ہوئے۔ ڈیکارٹ نے ان

ت

رات مری

 

فکر پر اس کے گہرے ای

 میں تقسیم کر دب ا۔اس کے مطابق دما

ت

 
ی و

س  

ان کے اندر ہی ذہن اور جسم کی ث

س

اور دماغ میں عمل  (Brain)غان

ان چوں کہ سوچتا ہے اس (Thought process) آرا سوچ ب ا فکری کارگزاری

س

دو الگ الگ اشیا ہیں۔ ان

ر ہے۔ 

س

دا خیال ب ا ذہنی عمل ہی کائنات کا مرک

س

ٰ
ا ہے، ل

ت

لیے اسے اپنے وجود ب ا کائنات کے وجود کا ادراک حاصل ہوب

 

ت

ی ث
مطلق
 کو(Absolutism)ڈیکارٹ نے کلیسائی 

ت

ی ث
مطلق
ان کی ای  اورطرح کی 

س

 ختم تو کر دب ا مگر ساتھ ہی ان

ا 

س

انی وجود واہمہ ب ا مشکوک نہیں بلکہ وہ صرف ای  طریقہ کار کو وضع کرب

س

کا دعویٰ بھی کر دب ا۔اس کے ہاں کائنات ب ا ان

انی  کا طریقہ کار چوں کہ ذہن کا وصف ہے اس لیے درپردہ وہ “شک”پر ہو۔ “شک”چاہتا تھا جس کی بنیاد 

س

ان

 ذہن کو کلی اختیار دینا چاہتا تھا۔

 بہت ضروری ہے؛ عقل

ت

 میں ب اری  سا  (Reason)یہاں ای  نکتے کی و ضاج

ت

 
ی ر

س

اور ذہن کی مرک

رے سوالوں کو جنم دیتا ہے۔علم کے لیے خارجی شواہد کی بجائے عقل پر 

 

ی اات کے ی 
م
عل
رق 

س

رق ہے اور یہ ب اری  سا ق

س

ق

  
 

ا عقل پسند رویہ ہے، ج

س

ان یقین کرب

س

 دینا ان

ت

 
ی ر

س

 کہ کائنات میں ذہن کو مرک

 

ت

 
ی ر

س

  ہم عقل کو کل مانتے ہیں تو بنیادی طور پر علم (Anthropocentrism)مرک
 

ا ہے۔ج

ت

کہلاب

سے فاصلہ قائم کرنے کی کوشش کرتے ہیں۔حسی تجربہ (Sense Experience)کے حسی تجربے

ا ہے جو کسی

ت

ارے ذہنی عمل کی اُس مرکب صورتِ حال کو بیان کرب
 
حس کے ذریعے ذہن میں جنم لیتی  ہ

ساات کو ذریعۂ علم بنانے سے وہبی )ذہن میں پہلے سے موجود(علم کی نفی کی جاتی ہے۔عقل پسندوں نے 
س
ح

ت

ت

ہے۔

ساات صرف تحرک (Innate) وہبی
س
ح

ت

ت

ارے اندر موجود ہے۔ 
 
رار دب ا۔ ان کے مطابق علم کی اصل ہ

ت

علم کو بنیاد ق

 پیدا کرتے ہیں۔

 

ت

 
انیوں ہی سے شروع ہوجاتی ہے۔ب ادرہے کہ عقل پسندوں کے ہاں کائنات پر  عقل پسندی کی روای

س

یوب

ر تسلیم کر کے معروض کی درجہ بندی قائم کی گئی۔عقل کے 

س

ان کو مرک

س

شک نہیں کیا گیا اور نہ ہی عقل کے ذریعے ان

اد

س
ت

رار  (Authority) فطری عمل کو اس

ت

دانی استدالال کو علم کی بنیاد ق کے مقابلے میں اولیت دی گئی۔ وحی ب ا وج 



 
 
 
 
 

4 

 

دینے سے عقل دوسرا درجہ اختیار کر گئی۔عقل کی اولیت کا انکار کیا جائے تو کسی عقیدے ب ا پہلے سے موجود نظریے کو 

ا ہے جس سے عقل کا بنیادی فعل جو اشیا  (Active Intellect) عقلِ فعال

ت

 کو علت و معلولمان لیا جاب

(Cause and Effect) اپنے معروض سے  
 

ان ج

س

ا ہے۔ ان

ت

ا ہے، معطل ہو جاب

ت

میں دیکھنے کا عادی ہوب

ر چیز علت و معلول کے لگے بندھے 
 
ا ہے۔ ہ

ت

ا پڑب

س

ا ہے تو اسے قدم قدم پر اس صورتِ حال کا سامنا کرب

ت

تعلق اُستوار کرب

ا

س
ت

ا ہے اورتجربے نظام میں پوری طرح سمجھی نہیں جا سکتی۔ یوں وہ اس

ت

د کے حصول کے لیے عقل سے دستبردار ہو جاب

سے عقل کے ذہنی تصورات کا سہارا لینے کی بجائے کسی تیسرے فکری نتیجے پر یقین کرنے لگتا ہے۔عقل سے 

ا بلکہ علم، اقدار،غیر مرئی تصورات،خیر و شر ب ا 

ت

 دستبرادر ہونے کا یہ مطلب نہیں کہ وہ عقل کا استعمال ہی نہیں کرب

اد کا سہارا لینے لگتا ہے۔

س
ت

 کے معاملات میں عقل کی بجائے اس

ت
ت

 صداق

انی 

س

ان کو اولیت مل جاتی ہے۔ علم کی بنیاد صرف ان

س

 دی جائے تو پوری کائنات میں ان

ت

 
ی ر

س

  ذہن کو مرک
 

ج

خ
ُ
اریخ کا ر

ت

ر طرح کی حقیقت مشکوک ہوجاتی ہے۔ ڈیکارٹ نے اسی ای  نکتے پر پوری ب
 
ا ہے۔ب اقی ہ

ت

 ذہن بن جاب

ا ہے تو

ت
س

 
ان علم کا پیمانہ ب

س

  ان
 

 :موڑا۔ج

اد  ۔۱

س
ت

ا ہے۔ اس

ت

ابع ہو جاب

ت

ان کے ب

س

 کی نفی ہو جاتی ہے۔(Authority) تمام اقداری نظام ان

 تسلیم نہیں جاتی۔ اشیا کا فہم  ۔۲

ت

دا کائنات میں کوئی چیز بھی درس

س

ٰ
ر طرح کے علم پر شک کیا جا سکتا ہے، ل

 
ہ

ا

س

ان سے وابستہ ہے۔ ان

س

 ن جسے اچھا سمجھے وہ اچھا اور جسے غلط سمجھے وہ غلط ہوگا۔صرف ان

 ’ ۔۳

ت

 
 پرستی’پرستی چوں کہ پہلے سے موجود علم کا تسلسل ہے، اس لیے  ‘روای

ت

 
 نہیں۔وہ علم  ‘روای

ت

درس

ا ہے، اسے اعتبار ہے۔

ت

ان خود اپنے تجربے سے تخلیق کرب

س

 جو ان

ر چیز پر غور و غوض ب ا استد ۔۴
 
ر چیز کو سمجھ سکتا ہے۔ خیال چوں کہ کائنات کی ہ

 
ان ہ

س

دا ان

س

ٰ
لال قائم کر سکتا ہے ل

 نہیں سمجھ سکا،اسے بھی جان لے گا۔

ت

 جسے وہ آج ی

 کو (Empririst)اور تجرب اتی (Rational) عقلی ۔۵

ت

 
ی ر

س

ان کی مرک

س

 ہائے نظر ان

 

ی

طہ
ق

س

ن

،دونوں 

ر بنانے سے صدیوں سے چلی آ رہی 

س

اس تقسیم کو ای  کر دب ا گیا۔ سمجھنے میں مدد دیتے ہیں۔گوب ا ذہن کو مرک

 نے اسے

 
س

میں یکجا کر دب ا۔ذہن کا قبل تجربی عمل ای  حصہ حسیات کو اورای  حصہ عقل A priori کای

ا ہے تو کچھ پہلے سے موجودعقلی نتائج ان حسیات کو سمجھنے میں مدد 

ت

دکرب

س س

کو دیتا ہے۔کچھ نتائج حسیات سے اج

 دیتے ہیں۔



 
 
 
 
 

5 

 

 ہیں 

ت

دا ہم کہہ سکت

س

ٰ
ان مر’ل

س

 ان

ت

 
ی ر

س

کا فلسفہ محض عقل پسندی نہیں۔اس بحث کے بعد ہم عقل مندی،  ‘ک

رق واضح کرنے کی کوشش کرتے ہیں

س

 میں ق

ت

 
ی ر

س

ان مرک

س

 :عقل پسندی اور ان

ان کا فطری عمل  Rationalist عقل سے ب ا ۔۱

س

ا ان

س

ہوکے اشیاب ا اپنے معروض کا علم حاصل کرب

ی ہے۔ 

ت

ھت
ی ک

 (Discreet) استدلال کا سہارا لینا عقل مندہے۔عقل کائناتی عمل کوعلت و معلول میں د

ر وہ 

س

ا ہے۔آخ

ت

اد کو ماننے والا بھی عقل مند ہو سکتا ہے۔بلکہ ای  سطح پر جانور بھی عقل مند ہوب

س
ت

اہے۔اس

س

ہوب

ا ہے، موت کے چنگل سے کیسے بچنا 

س

ا ہے۔ کہاں سے رزق تلاش کرب

ت

زندگی گزارنے کی کچھ منصوبہ تو کرب

کہلاتی ہے۔ میر کا  “شعور” کرنی ہے۔جانداروں کے اندر یہ عقل مندی ہے۔ بہتر زندگی کی تدبیر کیسے

 :شعر ہے

 یہ توہم کا کارخانہ ہے

 ب اں وہی ہے جو اعتبار کیا

اوہام میں اعتبارصرف دوذرائع سے حاصل ہو سکتا ہے:عقل ب ا ایمان۔ عقل چوں کہ منطق کے ذریعے 

  کہ ایمان عقل سے زب ادہ یقین مہیا فطرت کے اصولوں کو پرکھتی ہے اس لیے نتائج میں 
 

ا ہے۔ ج

ت

امل ہو جاب

 

تجربہ ش

کرتی ہے کیوں کہ اس میں ای  ماورائی تصور کے ذریعے حقیقت کو سمجھنے کی کوشش کی جاتی ہے،یہ راستہ زب ادہ 

 نتائج نہیں 

ت

ا ہے۔فطرت کے ساتھ چلنے کے ب اوجود بھی بعض اوقات عقل کے درس

ت

ریبی معلوم ہوب

ت

آسان اور ق

 ہیں، کیوں کہ اسے ای  ماورائی فکر کے فیصلے سے جوڑ دب ا ہوتے 

ت

 ہو سکت

ت

ر حال میں درس
 
  کہ ایمان کے نتائج ہ

 
ج

ا ہے۔

ت

 جاب

انی ذہن میں علم ب ا اشیا کی ماہیئت ب ا خیر و شر کے تصورات کو وہبی ۔۲

س

ا (Innate)ان

س

ب اپیدائشی طورپر یقین کرب

ان کے رشتوں کو سمجھا جا سکتا ہے۔عقل  عقل پسندی ہے۔عقل کے اصولوں کی روشنی میں کائنات

س

اور ان

اد، وحی 

س
ت

اشیا ب ا تصورات کوشک کی زد پر رکھنے کی بجائے پختہ یقین حاصل کرتی ہے۔یوں عقل پسندوں نے اس

دانی اعمال کو بھی عقل کی کسوٹی پررکھ کر یقین کے درجے پر لا کھڑا کیا۔[اردودنیا میں یہ کام سرسید نے  ب ا وج 

ا ہے۔ عقل پسند عقلی استدالال سے یہ نتیجہ بھی انجام دب ا]عقل

ت

 پسند معروض کی حقیقت کو تسلیم کرب

ان کم زور اور بے مایہ ہے۔کائنات کی اس خود کار مشین 

س

دکرسکتا ہے کہ کائنات کی وسعتوں کے آگے ان

س س

اج

 او

ت

 
ا۔ غال  چوں کہ عقل پسند تھا، جو روای

ت

ان ای  پرزے سے زب ادہ اہمیت نہیں رکھ

س

 کی میں ان

ت

 
ی د دی  ر ج 



 
 
 
 
 

6 

 

رجیح دیتا تھا، اس لیے اُس کے ہاں ذات کی کمزوری اورزندگی (Rational) بجائے اپنے عقلی

ت

رویے کو ی

 :کی بے ثباتی کا رویہ بھی غال  دکھائی دیتا ہے

را نہ جائے دل
 
 کیوں گردشِ مدام سے گھ

ان ہوں پیالہ و ساغر نہیں ہوں میں

س

  ان

 

  کاہوا چرچا جو میرے ب انوں کی زنجیر بننے

ر نے آہن کو
 
اب کاں میں، جنبشِ جوہ

ت

 کیا بے ب

 رکاوٹ کے لیے تیار بیٹھی ہے۔ یونہی ب اؤں کی زنجیر بننے کے لیے کوئی 

ت
ت

ر وق
 
ان کی راستے میں ہ

س

فطرت ان

داتِ خود بھی متحرک 

س

راستہ ملتا ہے تو اس کی وارستگی کو ختم کرنے کے صرف اسباب ہی پیدا نہیں ہوتے بلکہ سامان ی 

ا 

ت

 زنجیر بننے کے لیے آمادہ دکھائی دیتا ہے۔عقل پسند ہو جاب

ت

 بنے۔کان میں لوہای

 

ہے کہ کسی طرح رکاوٹ کا ب اع

ا ہے کہ وہ کمزور ہے، فطرت کی 

ت

ا ہے، اتنا ہی اس کے اندر یہ احساس جاں گزیں ہوب

ت

 ور دکھا رہا ہوب

ت
ت

جتنا خود کو طاق

کہ وہ لمحہ لمحہ جھڑ رہا ہے اور ای  دن ختم ہو جائے اس بے ب اب اں وسعت کے آگے وہ ہیچ ہے۔عقل ہی اسے بتاتی ہے 

 گا۔

اد  ۔۳

س
ت

انی ذہن کو اس

س

  دینے والا ان

ت

 
ی ر

س

ان کو مرک

س

 کا فلسفہ عقل پسندی سے یکسر مختلف ہے۔ان

ت

 
ی ر

س

ان مرک

س

ان

ا ہے۔وہ سمجھتا ہے کہ پوری کائنات اسی کے دم سے ہے۔ وہ کائنات کی 

ت

ر چیز پر شک کرب
 
سمجھتا ہے ب اقی ہ

ر بنانے سے عقل مندی، تشریح کر

س

نے کی بجائے، کائنات کو اپنی تشریح کے لیے سمجھتا ہے۔ خود کو مرک

را 

 

ا اور سمجھتا ہے۔اس کا ی 

ت

ان کے حوالے سے پرکھ

س

دانی ذرائع علم کوان ادی اور وج 

س
ت

عقل پسندی، تجرب اتی، اس

ان کو سمجھنا ہے۔ چوں کہ

س

ر علم  مسئلہ کائنات کا علم جاننا نہیں بلکہ کائنات میں ان
 
دا ہ

س

ٰ
ان ہے ل

س

ر چیز کا پیمانہ ان
 
ہ

ر فکر کے لیے یہ ضروری نہیں کہ کائنات کیسی ہے، 

س

ان مرک

س

ا ضروری ہے۔ان

س

رب

ت

ان کے حوالے سے پورا ای

س

ان

ان اسے 

س

ان کے لیے کیسی ہے، ان

س

اسے کون چلا رہا ہے، کب ختم ہو جائے گی۔ بلکہ وہ جاننا چاہتا ہے کائنات ان

ان کو سمجھنے ب ا اسے کیسے استعمال میں لا سکتا

س

ان کے لیے کارآمد رہ سکتی ہے۔ سائنس نے ان

س

 ان

ت

 ہے اور کب ی

ان بے دخل ہونے لگا ب ا کائناتی 

س

راہم کی مگر یونہی سائنس کے ہاتھوں ان

س

ر بنانے میں بہت مدد ق

س

کائنات کا مرک

و
َ

س

اد کو تلاش  وسعتوں کے دھندلکوں میں کھونے لگا تو اس نے سائنس کو خیر ب اد کہہ کے ازسرِ ن
 
اپنے وجودی اب



 
 
 
 
 

7 

 

 کو ب انے کی دوب ارہ 

ت

 
ی ر

س

ان نے اپنی مرک

س

کرنے کی سعی شروع کر دی۔ ہم دیکھتے ہیں کہ بیسویں صدی میں ان

 سے محروم کر دب ا 

ت

 
ی ر

س

ان کو مرک

س

سے ای  نئی کوشش کی۔سائنس کو خیر ب اد کہنے کا یہ مطلب نہیں تھا کہ ان

   جائے بلکہ سائنس کو رکاوٹ تسلیم کیا جانے

 

ر سے غای

س

ان کسی طرح بھی مرک

س

لگا تو اسے ہٹا دب ا گیا۔ سو ان

ا چاہیے۔بیسویں صدی میں یہ فکر اپنے عروج پر پہنچ گئی۔

س

 نہیں ہوب

_________ 

 کی تعریف وضع کر لینی چاہیے۔ کیوں کہ 

ت

 
ی د دی  د گفتگو سے پہلے ج  ری 

س

 پر م

ت

 
ی د دی   ”ج 

ت

 
ی د دی  بطور  “ج 

د’اصطلاح اپنے لفظی مادے  دی   کی وجہ سے ا ‘ج 

ت

 
ی د دی   بنتی ہے۔ ج 

 

د’کثر خلطِ مبحث کا ب اع دی  ا نہیں ہے  ‘ج 

س

ہوب

ر زمانے کا فطری رویہ ہے۔ 
 
جس کے لغوی معنی نیا، موجودہ ب اعصرِحاضر سے وابستہ ہیں،جو اپنی حدود میں ہ

 سے اتنا ہی مختلف ہے جتنا ادب

ت

 
ی د دی  دج  دی  سے مختلف  (Respect) ادب (Literature) ج 

 کا

ت

 
ی د دی  دا کیلنڈری ج 

س

ٰ
ِ بحث نہیں لاب ا جا  ہے،ل ر  کے زُمرے میں زی 

ت

 
ی د دی  د فکر سے کوئی تعلق نہیں۔ اسے ج  دی  ج 

 :سکتا۔ضمیر بدایونی لکھتے ہیں

انیہ کی انتقادی روح ب ا”

 

اۃ ب

 
س

ان پر جس کی ابتدا ن

س

 قائم ہے اپنے تصورِ ان

ت

 
ی د دی   Critical ج 

Spirit سے ہوتی ہے۔” 

ت

 
ی ر

س

ان مرک

س

ان “ان

س

 فکر کی روح ہے۔ جسے ان
ِ
پرستی بھی کہہ  اس نظام

ا ہے۔ادب بھی علم 

ت

ان س  سے زب ادہ اہمیت اختیار کر جاب

س

ان پرستی کے دور میں علم الان

س

 ہیں۔ ان

ت

سکت

ان پرستی کی فضا سے گزرتی 

س

 کی ساری لہریں اسی ان

ت

 
ی د دی  ا ہے، ج 

ت

ان کے اہداف کی تکمیل کرب

س

الان

“سیع ہیں۔ہیں۔ آرٹ اور فلسفے کی ساری تحریکیں دراصل اسی بنیادی فکر کی تو

(۲)

 

انی اقدار کے 

س

ان کی جمالیاتی اقدار کو ان

س

ان پرستی سے وابستہ ہیں، ان

س

آرٹ اور فلسفے کی ساری تحریکیں جو ان

ان پرستی

س

 میں ان

ت

 
ی د دی  ان کی جمالیاتی (Humanism) طابع تصور کرتی ہیں۔یہ الگ ب ات کہ ادبی ج 

س

کی لہر ان

ر ہوئی، جس کی بنیاد تخلیقی واردات کے اقدار کی تشکیل میں ای  ہمہ گیر ادبی تجربے کے
 
 “نئے پن” طور پر ظاہ

ان کا تجربہ

س

ر بناب ا تو ان

س

ان کو مرک

س

د ادب نے ان دی  ہمہ گیر اور  ‘آج’سے منسلک ہو گیا۔ “آج”سے وابستہ تھی۔ج 

ان اور زندگی’نئے پن کا متقاضی رہتا ہے جس سے ادب کا بنیادی سوال

س

معرضِ سوال میں آ گئے۔ دوسرے  ‘ان

اہمواری اور وجودی کرب جیسے موضوعات بھی لفظو

س

ان کی بے بسی، معاشی ب

س

ر میں لانے سے ان

س

ان کو مرک

س

ں میں ان

 کے کلاسیکی کینن کی نفی کی، جس 

ت

 
ان کو نئی فکرب ات سے جوڑ کے روای

س

د ادب نے ان دی  ر میں آ گئے۔ساتھ ہی ج 

س

مرک



 
 
 
 
 

8 

 

ان وجود میں آب ا۔ ان تمام فکری و ادبی کارگزار

س

ان پرستی سے جا ملتے ہیں۔سے نیا تصوران

س

دے ان

س 

ررڈ ’ی کے ڈای
سف
ک

آ

 :کے مطابق ‘ریفرنس

عام طور پر ایسی تحری  ب ا خیالات کی فضا خاص طور پر، فنونِ لطیفہ،ادب ب ا فنِ تعمیرات میں ہو جو ”

رھنے کی  (avant-garde)پرانے ب ا روایتی کی تبدیلی ب ا اختتام اور نئے تخلیقی گروہ

 

کے آگے ی 

 کرتی ہو۔

ت

 
د یہ کہ روشن خیالی کی تحری  کے نظرب ات اورتصورات سے جڑی ہوئی  حمای ری 

س

م

‘‘ہو۔

(۳)

 

ا ہے جو روشن خیال 

س

ان سے وابستہ ہوب

س

ا نہیں بلکہ اُس تصورِ ان

س

ا محض پرانے کے مقابلے میں نیا کرب

س

د ہوب دی  گوب ا ج 

  ایسی اصطلاح

ت

 
ی د دی  ر چیز کا پیمانہ ہے۔ ج 

 
ان ہی ہ

س

ہے جو اس کے معنی کے اندر  نظرب ات سے جڑا ہوا ہے، جس میں ان

ا ہے۔ 

ت

ا پڑب

س

ووم ب ا نظریوں سے علیحدہ کرب
عل
گم ہے۔عموماً کسی علم ب ا نظریے کی تشریح کرتے ہوئے اُسے دوسرے 

 کی بنیاد

ت

 
ی د دی  ان’ج 

س

ان کو بے دخل کرنے سے وجود میں  ‘تصورِان

س

پر تھی جو صدیوں سے چلے آ رہے تصورِ ان

 سے ملتا جلتاتصور 

ت

 
ی د دی  د ’آئی۔ ج  دی  اج 

س

ان ‘ہوب

س

 کا جبلی خاصاہے۔ ان

ت
 

انی سرس

س

سے  ‘نئے پن’بھی ہے جو ان

ان کے طرزِ عمل سے جڑا رہتا ہے۔ذہنی تناظر تجربے سے 

س

ا ای  جبر کی طرح ان

س

د ہوب دی  ا ہے۔ج 

ت

ای  فطری ربط رکھ

ا ہے۔ 

ت

ا ہے ب ا اُس پر انحصار کرب

ت

ب دّت’تشکیل ب ا
  (Newness)  ‘ج 

ت

 
ی د دی  د ہونے کی صفت ہے، البتہ ج  دی  ج 

دت ر زمانے میں بدلتی رہتی ہے۔ ج 
 
دت ہ رو ہے، جسے ج 

س

 
رد کی اس ثقافت کا لازمی خ

س

 ق

ت

 
ی د دی   نہیں اور نہ ہی ج 

دا کے وجود کو خارج کر 

س

ان کے درمیان ج

س

 کوئی معمولی واقعہ نہیں تھا۔ کائنات اور ان

ت

 
ی د دی  انی فکر میں ج 

س

ان

ر جاندار اپنے 
 
 ہ

ت

 عطا کی۔ ای  حد ی

ت

 
ی ر

س

ان نے خود کو مرک

س

 کے لیے کائنات کی دینے سے ان

ت
س

وجود کی وجودی شناج

رار رکھنا 

ت

رق اہی فطرت کے آگے بہرحال اسے اپنا وجود ی 

س
ت

اس ہمہ گیر وسعت کے سامنے خود کو اہم سمجھتا ہے۔لام

ربننے 

س

ر جاندار کے لیے ازلی اورابدی ہے۔یہاں مرک
 
 کے بغیر وہ معدوم ہو سکتا ہے۔ بقا کا سوال ہ

ت
س

ا ہے۔ شناج

ت

ہوب

ا ہے۔ سے زب ادہ کائنات

ت

رے رکھ
 
 کی وسعت کا اعتراف اسے گھ

ا ہے۔بہت 

ت

 کی فکر بنیادی طور پر انتخابی ب ا اکتسابی ہے۔ کوئی بھی نظریہ ب ا عقیدہ انتخابی ب ا اکتسابی ہی ہوب

ت

 
ی د دی  ج 

ا ہے تواس میں 

ت

  فطرت  سے نبردآزما ہوب
 

ان ج

س

ا ہے۔ان

ت

رجیح اختیار کرب

ت

سی فکروں کو رد کرنے کے بعد نظرب اتی ی

اہے۔دوسرے لفظوں تخلیقِ فطر

ت

ا ب ا مافوق الفطرت ہستیوں کو دیکھنے پر آمادہ کرب

ت

دا، دیوب

س

ا ہے جو ج

ت

ت کا سوال پیدا ہوب

ان کے ٹکراؤ 

س

دا کی تثلیث ای  طرح کا فطری ردعمل بھی ہے مگرکائنات اور ان

س

ان کے ساتھ ج

س

میں کائنات اور ان



 
 
 
 
 

9 

 

دا’میں اس تیسری قوت

س

 عطا کر دینا ‘ج

ت

 
ی ر

س

ا  کو ہٹا کے خودکو مرک فطری ب ا ازخود عمل نہیں۔اس کے لیے انتخابی ب 

ا ہے۔ نظریہ 

ت

ا پڑب

س

انی اسے ‘نظر’اکتسابی ہوب

س

اظر کی آنکھ سے دیکھنا۔یوب

س

کہتے  ‘تھیورب ا’سے ہے، یعنی کسی فکر کو ب

 

ت

 
ی د دی  ان کا فطری ردعمل نہیں۔ ج 

س

ا ہے۔یہ اشیا کے ب ارے میں ان

ت

ا پڑب

س

تھے۔نظریہ بہت غور و خوض کے بعد اپناب

ا

س

ر ہے۔ کائنات اس کے لیے بنی میں ان

س

ر فلسفے کو فکری سطح پراپناب ا گیا۔ اسے ب اور کرواب ا گیا کہ وہ کائنات کا مرک

س

ن مرک

ان کے علاوہ کسی بھی مخلوق ب ا مافوق الفطرت ہستی کو اس میں 

س

 کائنات میں ان
ِ
ہے،وہ کائنات کے لیے نہیں بنا۔نظام

ان میں خود اتنی تخلیقی

س

ر چیز دخل دینے کی ضرورت نہیں۔ان
 
 ہے کہ وہ اشیا پر قدرت حاصل کر لے۔ ہ

ت

 صلاح 

 

ت
ت

ان اپنی طاق

س

کائنات کے اندرہے۔ یہیں سے جنم لیتی ہے اور یہیں فنا ہو رہی ہے۔ماورائیت کو تسلیم کرنے سے ان

 

طہ
ق

س

ن

دا ماورائیت سے نجات حاصل کی جائے۔ یہ خالصتاً نظرب اتی 

س

ٰ
اہے۔ل

ت

 کی بے مہاب ا صلاحیتوں سے اندھا ہو جاب

 

ی

 نے تصور (Approach) نظر

ت

 
ی د دی  خ کو موڑا گیا۔ ج 

ُ
اریخ کے فکری دھارے کے ر

ت

تھا۔ اس کے لیے ب

  بطور قوت کے تصور کائنات کی تشکیل کر رہے تھے، وہاں 
 

ان کو بدل کے رکھ دب ا۔ایسے معاشرے جہاں مذاہ

س

ان

دا اور فطرت کے مقابلے میں زب ادہ طا

س

ان کو ج

س

 نے حملہ کیا۔ان

ت

 
ی ر

س

ان مرک

س

قتور دکھانے کی کوشش کی جانے بھی ان

  کے 
 

 مذہ

ت

 
ی ر

س

ان مرک

س

ا کرکے دکھاب ا گیا۔ایسی ان

 

دا کو چھوب

س

اہکار منوانے کے لیے ج

 

ان کو کائنات کا ش

س

لگی۔بلکہ ان

 راستے سے قائم ہوئی۔

ان کی تخلیق کردہ ایجاد تھی۔ سائنس کائنات کو 

س

 پر کھڑی تھی جو ان

ت

 
ی ر

س

 کی عمارت سائنس مرک

ت

 
ی د دی  ج 

دا کے ہاتھ سے

س

ان اور فطرت کے درمیان کوئی ج

س

ان کو تھما رہی تھی۔سائنس ہی نے یقین دلاب ا تھا کہ ان

س

 لے کر ان

ان 

س

  ان
 

امکمل ہی رہے گا۔آہستہ آہستہ ج

س

ان ب

س

شے موجود نہیں۔ فطرت بے رحم ہے، اسے قابو میں لائے بغیر ان

س کا شکار ہوا تو وہ س  سے پہلے سائنس کی ب الادستی کے 

س

 

ن

خلاف ہوا۔ انیسویں اور بیسویں صدی کی اپنی وجودی کرا

 ،

ت

 
ی ر

 

ای

ت

 سے انکار کیا تھا۔ ب

ت

 
ی ر

س

 فلسفے کوبچانے کے لیے ہی سائنس مرک

ت

 
ی ر

س

ان مرک

س

ادبی تحریکوں نے ان

 کو ب انے کی خواہش سے مملو تحریکیں ہیں۔

ت

 
ی ر

س

، ماوراحقیقت اور ڈاڈائیت وغیرہ اسی مرک

ت

 
، اظہاری

ت

 
 انفرادی

ر ثقا
 
 کو ہ

ت

 
ی د دی  اصرعباس نیر نے ج 

س

 ب

ت

 
ی د دی  ر ثقافت اپنے اندر ج 

 
ردی  ہ

س
س

رو بتاب ا ہے۔ ان کے ی

س

 
فت کا لازمی خ

 اپنے تخلیقی 

ت

ر ی رو ہو سکتا ہے، کیوں کہ ای  ثقافت زب ادہ دی 

س

 
ر ثقافت کا لازمی خ

 
ت تو ہ دّ

د ب ا ج  دی  کے بیج رکھتی ہے۔ج 

ا پڑ

س

ر ثقافت جبر کو روک کے نہیں رکھ سکتی۔ اسے بہرحال نئے فکری و فطری چیلنجز سے نبردآزما ہوب
 
ت ہ دّ

اہے۔ ج 

ت

ب

ر 
 
 کیسے ہ

ت

 
ی د دی  ر ج 

س

ان مرک

س

رین کرتی اور زندگی آموز صلاحیتوں سے نوازتی رہتی ہے،مگر ان

س

کو نئے آہنگ سے م

اصرعباس نیر لکھتے ہیں

س

 :ثقافت کی مٹی کا بیج ہو سکتی ہے؟ ب



 
 
 
 
 

10 

 

رد کی اپنی دنیا خود پیدا کرنے سے عبارت تھی او”

س

 تھی، جو ق

ت

 
ی ر

س

ی اات بشر مرک
م
عل
 کی 

ت

 
ی د دی  راس کا ج 

ارے 
 
رار دب ا گیا۔چناں چہ ہ

ت

انی ذہنی وروحانی ارتقا سے تھا مگر اسے مغرب سے مخصوص ق

س

تعلق ان

 کے اساسی سرچشمے، یعنی اس کی 

ت

 
ی د دی   سے متعلق جو بیانیے رائج ہوئے، ان میں ج 

ت

 
ی د دی  یہاں ج 

 کی مغر

ت

 
ی د دی  ی اات)نیز اس کے مخصوص ذہنی رویہ ہونے( پر کم سے کم توجہ ہوئی اور ج 

م
عل

بی ثقافتی 

 کی 

ت

 
ی د دی  رطانوی حکمرانوں کا تھا۔ یہی وجہ ہے کہ ج  را حصہ خود ی 

 

 پر اصرار ہوا۔اس میں ی 

ت
س

شناج

 اور اس کی مخالفت اس ای  نکتے سے پھوٹتی ہے کہ 

ت

 
 مغربی الاصل”حمای

ت

 
ی د دی  ہے۔  “ج 

ا نظروں سے اوجھل ہو

س

 کا نظری آفاقی تصور، نیز اس کا مخصوص ذہنی رویے سے متعلق ہوب

ت

 
ی د دی   ج 

ا ہے۔

ت

)“جاب

(۴)

 

 آفاقی ہونے کے ب اوجود مقامی طور پر 

ت

 
ی د دی   کو مقامی تجربہ کے طور پر دیکھتے ہیں۔ج 

ت

 
ی د دی  اصرعباس نیر ج 

س

ب

ارے تصورِ کائنات کا 
 
 کا بنیادی استدلال ہ

ت

 
ی د دی  ردی  ج 

س
س

 فن اور فلسفہ زندگی ہے۔ان کے ی

 

ی

سفہ
فل

  کا 
 
ر تہذی

 
ہ

ا ہے تو ہمیں ای  نئی آنکھ مل جاتی ہے، پھر دنیا او

ت

ر طرح نظر آنے لگتی ہے؛ ہم پہلے اپنے تصور کائنات حصہ بن جاب

 کا بنیادی 

ت

 
ی د دی  ری ب ات ہے ج 

 
کے تحت دنیا کو جیسے دیکھتے چلے آ رہے تھے، اس سے مختلف دنیا دکھائی دیتی ہے۔ظاہ

 ”استدلال 

ت

 
ی ر

س

 کو کسی بھی ثقافت کا  “بشر مرک

ت

 
ی د دی    ہم ج 

 
رار دیں گے تو اسے ثقافت کا  “بیج”ہے۔ج

ت

ق

ا ہے خلقی اور پیدا

ت

ا ہے اور جس سے خلق ہوب

ت

ئشی حصہ سمجھیں گے۔بیج کی یہ خاصیت ہوتی ہے کہ وہ جسے پیدا کرب

ا ہے۔ خلقی

ت

ہونے کا مطلب ہے کہ بیچ میں تخلیق کی وہ تمام خاصیتیں پہلے (Innate)دونوں سے فطری رشتہ رکھ

رو ہیں۔اس نے نمو اور تخلیق کے (Existance)سے موجود ہے جو وجود

س

 
رویے  کا بنیادی خ

میں آنے کے بعد نہیں سیکھے بلکہ اس کے اندر موجود تھے، اسے اظہار میں لانے میں  (Actuality)وجود

 کے بیج کو 

ت

 
ی د دی  ردی  ایسا ہو سکتا ہے کہ ج 

س
س

اصر صاج  کے ی

س

اخیر ہو سکتی ہے مگر ایجاد نہیں کیا جاسکتا ہے۔ب

ت

ب

 اس کا 

ت

ر لگ جائے۔طویل عرصے ی  کے بطن میں پڑارہے اور اس پر توجہ نہ ثقافت ‘بیج’درب افت کرنے میں دی 

 کسی 

ت

 
ی د دی  ہو۔اگر وہ بیج ہے اور ثقافت کی مٹی میں دب ا ہوا ہے تو لازمی امر ہے کہ وہ کبھی نہ کبھی تو پھوٹے گا۔یوں ج 

 کا 

ت

 
ی د دی  ری سے بھی پھوٹ سکتی ہے۔ گوب اج  دی 

س

ر ی 

 

  ب ا ثقافت کا معاملہ نہیں۔ یہ کسی بیرونی ثقافت کی ای
 
ای  تہذی

  پودا

ت

 
ی د دی  ر ثقافت میں ج 

 
ر سے اکھاڑ کے نہیں لگاب ا جا سکتا۔ہ

 
اپنی ثقافت کی مٹی کے بیج سے جنم لیتا ہے، کہیں ب اہ

 ای  وراثتی

ت

 
ی د دی  ردی  ج 

س
س

اصر صاج  کے ی

س

حصہ ہے جو  (Hereditary) کے بیج موجود ہوتے ہیں۔ب

اصرعباس نیر صاج  

س

اخیر کے ب اوجود کلچر کا فطری لازمہ ہے۔ ب

ت

 کو عیاں ہونے میں ب

ت

 
ی د دی  دّت’نے ج 

کے ‘ج 



 
 
 
 
 

11 

 

دّت’معنوں میں استعمال نہیں کیا۔اگرچہ یہ ساری بحث 
کے حوالے سے معلوم ہوتی  ‘حال سے مطابقت’ب ا  ‘ج 

 نظر کی حامی 

 

ی

طہ
ق

س

ن

رنظرب اتی 

س

ان مرک

س

 جو خالصتاً ان

ت

 
ی د دی  ر مٹی کا فطری لازمہ ہو سکتا ہے، مگرج 

 
دت کا بیج تو ہ ہے۔ج 

ر مٹی
 
ی اات پر بھی زور دیتے ہیں جو خالًصتا بشر  تحری  تھی، کیسے بیج کی طرح ہ

م
عل
 کی 

ت

 
ی د دی  میں ہو سکتی ہے؟وہ ج 

( کے ساتھ موجود میں آئی مگر اسے خاص 

ت

 
ی ر

س

ی اات)بشر مرک
م
عل
 اپنی 

ت

 
ی د دی   پر کھڑی ہے۔ مغربی ج 

ت

 
ی ر

س

مرک

ی اات
م
عل
 کی 

ت

 
ی د دی  اصرصاج  کوج 

س

افذکرنے کی کوشش کی گئی۔ب

س

ر جگہ ب
 
 تناظر اور مخصوص ثقافتی رویوں کے ساتھ ہ

 کے علاوہ اور کچھ نہیں ہو سکتی۔ وہ معترض ہیں تو صرف اس ب الادستی اور طریقہ کار 

ت

 
ی ر

س

پر اعتراض نہیں،جو بشر مرک

 صرف مغربی الاصل نہیں۔ وہ لکھتے ہیں

ت

 
ی د دی  ا ہے۔یوں ج 

ت

 :پر جو نوآب ادب اتی تصرف سے فکری تشکیل کرب

 نظری سطح پر آفاقی ہے اورتجربے کی سطح پر مقامی ”

ت

 
ی د دی  ہے تو یہ کیوں کر ممکن ہے کہ اگر ج 

ر یہ سوال اس عمومی تصور کی رو سے بے معنی 
 
 صرف مغرب ہی میں رونما ہوئی ہو؟ بہ ظاہ

ت

 
ی د دی  ج 

 ،

ت

 
ی د دی  ر کونے میں ج 

 
ا ہے جس کے مطابق گزشتہ ڈھائی تین صدیوں سے دنیا کے ہ

ت

محسوس ہوب

د طرزِ زندگی  دی   ج 

ت
ت

ارے یہاں اس وق
 
ر ہیں، مغرب ہی کے راستے سے پہنچی ہے۔ ہ

 
کے جتنے مظاہ

 ہیں، ان کے ب ارے میں عام 

 

د ادب کے جس قدرتخلیقی نمونے اور تنقیدی مباج دی  ووم ہیں، ج 
عل
جتنے 

 کو ادارہ جاتی شکل دی 

ت

 
ی د دی  رائے یہ ہے کہ وہ مغرب سے آئے ہیں۔ قصہ یہ ہے کہ مغرب نے ج 

 کا اجتماعی، ب الاتفاق تجربہ کیا ہے، ان قوتوں کو شکست

ت

 
ی د دی   ہے؛ مغرب نے ج 

ت

 
ی د دی   دی ہے جوج 

 کی 

ت

 
ی د دی  ا ادارے رواں رکھتے ہیں، انھیں ج  مخالف تھیں۔مغربی سماج کو جو نظری اور مادی قوتیں ب 

ووں اور اخلاقیات و 
س

س

ی

 

ی

ووں سے سماجی سا
س

س

ی

 

ی

طرز پر ڈھالا گیا ہے، وہاں س  طرح کا علم۔۔ فطرت سا

انی تحقیق ہے۔ سچائی کا معیا

س

انی عقل، ان

س

۔۔۔ کا منبع ان

ت

ر مشاہدے اور شہادت پر ہے جمالیات ی

‘‘عقیدے پر نہیں۔

(۵)

 

ا ہے کہ؛

ت

 اگر اس بحث کو سمیٹا جائے تو معلوم ہوب

 سے اختلاف ہے اس کی فکر سے   ۔۱

ت

اع

 

 کی نوآب ادب اتی طرزِ اش

ت

 
ی د دی  رصغیر میں ج  اصرصاج  کو ی 

س

ب

ر ثقافت کا خلقی رویہ ہے تو اسے کسی بھی طریقے ب انہج سے اختیار
 
 ہ

ت

 
ی د دی  کیا جا سکتا ہے۔یعنی  نہیں۔اگر ج 

 کا 

ت

 
ی ر

س

ر ای  جگہ بشر مرک
 
مغربی سماج اپنے طریقے سے اس بیج کی خلقی نمو کرے گا اور مشرق اپنے طور پر۔ ہ

ں ہونے کا یہ 
 
کلی

 

ش

 کی مختلف 

ت

 
ی د دی   ہیں۔ ج 

ت

فلسفہ ہی رہے گا البتہ اس کے کچھ عناصر کم ب ا زب ادہ ہو سکت



 
 
 
 
 

12 

 

ی اات بھی مختلف ہو گی
م
عل
 کا سوال ہی بے معنی ہو جائے گا۔جیسے مطلب نہیں کہ اس کی 

ت

 
ی د دی  ، ورنہ ج 

ر جگہ ای  رہتے 
 
ی اات ب ا بنیادی تصورات ہ

م
عل
  کی 
 

ر مذہ
 
  کی عملی اشکال میں تو اختلاف ہو سکتا ہے مگر ہ

 
مذہ

 ہیں۔

 ہے۔ نوآب ادب اتی ذرائع سے  ۔۲

ت

 عین فطری ہے تو اسے کسی بھی بہانے رائج ہونے میں کیا قباج

ت

 
ی د دی  اگر ج 

 پر صرف یہ اعتراض کیا جا سکتا ہے کہ اس میں دوسرے معاشرے کے کچھ سامنے آنے

ت

 
ی د دی   والی ج 

امل ہو جاتے ہیں؟جو

 

ان  ‘مقامیت’عناصربھی ش

 
س

 کے ان عناصر کو ن

ت

 
ی د دی  پر ای  جبر ہے۔ اس طرح ج 

 کا ظہور تو بہر طور ای  نعمت ہی رہتا ہے۔

ت

 
ی د دی   زدکیا جا سکتاہے۔ ج 

اصر صاج  کو یہا ں اعتراض ہے ۔۲

س

دا کے ب

س

 )جو ج

ت

 
ی ر

س

ا ہے یعنی بشر مرک

ت

 کہ اسے مغربی الاصل کیوں کہا جا ب

 تصور کی لاتعلقی پر کھڑی فکر ہے( دنیا کے سماجوں میں اپنے اپنے ثقافتی تناظر کے مطابق ہونی چاہیے۔

ر موجود تھے ۔۳
 
ووم اور مظاہ

عل
ا، جتنے 

 

اری ثقافت میں نوآب ادب اتی آبیاری سے پھوب
 
 کے بیج میں جوہ

ت

 
ی د دی  د ج  دی   ب ا ج 

 موجود ہیں وہ مغربی الاصل نہیں بلکہ مقامی 

 

د تجربہ”ادب کے جس قدرتخلیقی نمونے اور مباج دی   “ج 

 رکھتے ہیں۔

انی   ۔۴

س

 کا منبع ان

ت

ووں اور اخلاقیات و جمالیات ی
س

س

ی

 

ی

ووں سے سماجی سا
س

س

ی

 

ی

ر طرح کا علم،فطری سا
 
مغرب میں ہ

انی تحقیق ہے۔ سچائی کا معیار مشاہدے اور

س

 کہیں  عقل، ان

ت

 
ی د دی  شہادت پر ہے عقیدے پر نہیں۔تو کیا ج 

 اپنی بنیادی

ت

 
ی د دی  ری ب ات ہے ج 

 
ی اات میں موجود ہوتی ہے؟ظاہ

م
عل
 بھی کسی بھی ثقافت میں اپنی اسی 

Epistemology ر ثقافت میں مختلف ہو سکتی ہے مگر
 
 ہ

ت

 ہی ہے۔ اس کی عملی حال

ت

 
ی ر

س

میں بشر مرک

 رویے ب ا کردار سے ا“ (Innate) خلقی”اپنے

ت

 
ی د دی    ہم یہ مان لیتے ہیں کہ ج 

 
نحراف نہیں کر سکتی۔ج

ان کی اپنی 

س

ر ہے اور ان

س

ائی”عقل کے ذریعے کائنات کی کلی تفہیم کو مانتی ہے، بشر مرک

ت

خصوصیات پر “دیوب

ری تفریق کو ہمیشہ کے لیے ختم 

 

 کی ی 

ت

 
ی د دی   اور ج 

ت

 
یقین رکھتی ہے تو ہمیں دنیا بھر کے معاشروں میں روای

 کر دینا ہوگا۔

ان 

س

 کو کئی جگہوں پر فطری اور جبلی رویے کے طور پر تسلیم کیا ہے۔ جبلی طور پران

ت

 
ی د دی  اصر صاج  نے ج 

س

ب

ا ہے 

ت

ا پڑب

س

دا کے وجود کو بھی فطری طور پر نہیں مانتا۔ پیغمبروں کو آ کے بتاب

س

ان تو ج

س

ر ماننا تو ای  طرف،ان

س

کو کائنات مرک

را

س
س

را ی

 

دا کا کہیں وجود ہے۔ آج بھی س  سے ی 

س

ان کہ ج

س

 کیسے ان

ت

 
ی ر

س

ان مرک

س

عی مسئلہ وجود ب اری تعالیٰ کا اثبات ہے، ان



 
 
 
 
 

13 

 

ان غور و خوض کے بعد 

س

ا ہے۔ ان

ت

ان خود انتخاب کرب

س

  اورعقیدے س  ان
 

کا فطری رویہ ہو سکتا ہے؟دھرم، مذہ

دیل 

س 

رتن میں ای رتن سے دوسرے ی   میں نہیں ہوتے ہیں جوای  ی 

ت

ا ہے۔ دھرم ب ا عقیدے سیال حال

ت

ان کو اپناب

سے ہے جس کے لغوی معنی ہیں ب اندھنا۔ یعنی ہم مخصوص تصورِ کائنات کو اختیار کرتے ‘عقد’جائیں۔ عقیدہ دیے

ر ہو رہا ہے کہ عقیدہ جبلی چیز نہیں۔یہ فکری و 
 
ہیں، اسے اپنے فکری نظام کے ساتھ ب اندھتے ہیں۔ ب اندھنے سے ظاہ

ا ہے۔ الگ اشیا کو

ت

دب اتی رویوں سے الگ ہے جسے اختیار کیا جاب

س

ان کے ساتھ جڑی ج 

س

ا ہے۔جو خلقی طور پر ان

ت

 ہی ب اندھا جاب

 کو لسان کی 

ت

 
ی د دی  اصرعباس نیر صاج  ج 

س

ہوئی ہوں،ا سے ب اندھنے ب ا جوڑے رکھنے کی ضرورت نہیں ہوتی۔ب

ان کا وراثتی حق تسلیم کرتے ہیں

س

 کی طرح ان

ت

 :فطری صلاح 

ا ہے”

ت

 کا بیج موجود ہوب

ت

 
ی د دی  ر ثقافت میں ج 

 
ارا موقف ہے کہ ہ

 
یعنی مخصوص ذہنی رویے کے طور  ہ

 کی ای  سادہ سی تعریف یہ ہوسکتی ہے کہ 

ت

 
ی د دی  ر خطے میں وجود رکھتی ہے۔۔۔۔ ج 

 
 ہ

ت

 
ی د دی  پر ج 

ائی خصوصیات میں یقین رکھا”

ت

 میں تخلیق و تجدد کی دیوب

ت

 
اؤں، ب ا دیگر طبیعی و “اپنی بشری

ت

؛ یعنی دیوب

ا۔ مابعد طبیعی مقتدر طاقتوں کی بجائے خود اپنے اندر دیو

س

روئے کار لاب ا، اور ی 

س

ائی خصوصیات درب افت کرب

ت

ب

ا، دوسرے طرف 

س

ر اختیار کرب

س

ی قوت سے گری 

طی ی ع
ل

بلاشبہ یہ ای  قولِ محال ہے۔ ای  طرف مابعد ا

ری قوت 

 

 کی س  سے ی 

ت

 
ی د دی  ا، مگر یہی تناقض ج 

س

خود اپنے اندر اسی قوت کو بیدار کرنے کی سعی کرب

ری فکری استعداد 

س

 کی مرک

ت

 
ی د دی  کہا جا سکتا ہے۔ یہ استعداد Competence یعنیہے۔ اسے ج 

انوں میں مشترک 

س

 تمام ان

ت

تمام ثقافتوں میں اسی طرح مشترک ہے جس طرح زب ان سیکھنے کی صلاح 

‘‘ہوتی ہے۔

(۶)

 

 :یہاں کچھ سوال جنم لیتے ہیں

ی اات کے ساتھ موجود ہے جو مغرب الاصل فکری رویہ ۱
م
عل
 اسی 

ت

 
ی د دی  ر ثقافت ب ا خطے میں ج 

 
  ہے؟کیا آج ہ

 محض ذہنی رویہ ہے؟ ۔۲

ت

 
ی د دی   کیا ج 

 تسلیم کر والے؟ ۔۳

ت

 
ر ی

س

ان اپنی مرک

س

 طبیعی و مابعد طبیعی مقتدر طاقتوں کو جھٹک دینا کیا اس قدرآسان ہے کہ ان

دا  ۔۴

س

  ج
 

یہ طبیعی و مابعد طبیعی مقتدر طاقتیں کون سی ہیں؟ وہی جنھیں اساطیری زمانے فطرت کی قوت اور مذاہ

ائی خصوصیات کے ساتھ زندہ رہتا آب ا ہے؟کہتے رہے ہیں؟

ت

ر خطے میں اپنی دیوب
 
ان ہمیشہ سے اور ہ

س

 کیا ان



 
 
 
 
 

14 

 

 کو طبیعی و مابعد طبیعی مقتدر طاقتوں کے مقابلے پر تعمیر کر لینا لسانی فطری استعداد کی طرح ہے؟ جو  ۔۵

ت

 
کیا بشری

ان میں جبلی رویے کی طرح موجود ہے۔

س

ر ان
 
 ہ

 کی استعداد میں کافی مماثلت ہےلسانی استعداد اور ’اگر ۔۶

ت

 
ی د دی   اختیار کی جاتی ہے ب ا زب ان ‘ج 

ت

 
ی د دی  توکیا ج 

ان کے اندر موجودہوتی ہے؟Competence کی

س

ر ان
 
 کی طرح ہ

ائی 

ت

  کہ اپنی دیوب
 

ا ہے ج

ت

ان عقیدوں کی تشکیل اپنے ماحول سے کشید کرب

س

ا ہے کہ ان

ت

ر ہو ب
 
اس سے تو یہ ظاہ

( کا یقین اسے خلقی

ت

 
ی د دی   قبل  خصوصیات)ج 

ت

ان ای  زمانے ی

س

رویے کے طور پر ملتا ہے۔ اگر ایسا ممکن تھا تو ان

ں آج بھی کسی نہ کسی شکل میں 
 
کلی

 

ش

  کی مختلف 
 

د معاشروں میں اساطیری فکرب ات سے نبرزآزما کیوں رہا؟ مذاہ دی  ج 

دا کے فکری و وجودی

س

 فلسفے کی نفی اور اس کے مقابلے میں ج

ت

 
ی ر

س

اثبات کو لازمی  قائم کیوں ہیں؟ جس میں بشر مرک

ا ہے۔

ت

ا جاب

س

 امر کے طور پر ماب

ِ بحث ہیں۔عقل کی کارکردگی میں  ر ی اات زی 
م
عل
 کی بجائے عقل پسندی کی 

ت

 
ی د دی  ایسا لگتا ہے کہ یہاں ج 

اہے۔عقل سے اشیا کو دیکھنا ب ا ماپنا فطری ب ا جبلی رویہ ہے۔ ای  طرح کی ذہن کی

ت

دی اور تخیلاتی عنصر موجود ہوب  تجری 

Competence ،جو اشیا کو علت و معلول میں دیکھنے کی جبلی خاصیت رکھتی ہے۔)اس پر آغاز میں تفصیل ہے

ر عقلی رویے کا منبع مان لیتا دو مختلف زاویے ہیں۔
 
ان کو ہ

س

دا عقلی رویہ اور ان

س

ٰ
 سے ب ات ہو چکی ہے(ل

 کو نوآب ادب ات سے پہلے موجود دیکھتے ہیں

ت

 
ی د دی  اصر صاج  اردو کی ج 

س

 :ب

” [ رصغیر کے بید ل اور غال  د ’دونوں کی فکر اور شعرب ات میں بہت مماثل ہے؛ دونوں ی  دی  ج 

اعر

 

 اپنی ہے،  ‘ش

ت

 
ی د دی   سے کوئی تعلق نہیں۔ ان کی ج 

ت

 
ی د دی   کا مغربی ج 

ت

 
ی د دی  ہیں اور ان کی ج 

‘‘مقامی ہے اور خود انھی سے مخصوص ہے۔

(۷)

 

ی اات)
م
عل
 ای  فکر ہے اور اس کی 

ت

 
ی د دی  ا ہے کہ اگر ج 

ت

ر جگہ ای  ہے تو یہاں یہ سوال پیدا ہوب
 
ر(ہ

س

بشر مرک

 سے 

ت

 
ی د دی   کا مغربی ج 

ت

 
ی د دی   کا  ‘کوئی تعلق’غال  اور بیدل کی ج 

ت

 
ی د دی  کیسے نہیں ہو سکتا۔ یہ تو ممکن ہے کہ ج 

اممکن ہے؟

س

  عملی روپ مختلف ہومگر ان کا آپس میں کوئی تعلق نہ ہو،ب

 ہے کہ بیدل اورغال  کی 

ت

اصر صاج  کی ب ات ب الکل درس

س

 ”ب

ت

 
ی د دی   اور نہ اُس سے مغربی نہیں “ج 

 نہیں بلکہ عقلی رویہ بطور شعری محرک کے سامنے 

ت

 
ی د دی   تعلق ہے کیوں کہ ان شعرا کے ہاں ج 

ت

راہ راس کوئی ی 



 
 
 
 
 

15 

 

 کا  (Rational)آب ا۔ غال  عقل پسند

ت

 
ی د دی  ر ج 

 
اعر بظاہ

 

اعر تھا۔ کوئی بھی عقلی منہاج سے سوچنے والا ش

 

ش

ا۔عقل

ت

 پسند نہیں ہوب

ت

 
ی د دی  دفکر میں ای  سرمئی علاقہنمائندہ لگتا ہے مگر وہ ج  دی   Grey) پسندی اور ج 

Area)  کے ساتھ  
 

 کا خاصا نہیں،عقل پسندی تو مذہ

ت

 
ی د دی  اصرف ج 

س

ا ہے۔ب اد رہے کہ عقلی ہوب

ت

موجودہوب

ری مثال معتزلہ تھے۔ معتزلہ نے عقل کو 

 

اریخ میں عقل پسندی کی س  سے ی 

ت

بھی سرمئی علاقہ رکھتی ہے۔ اسلامی ب

رجیح دیتے ہوئے

ت

 گرم رکھتے جس میں  نقل پر ی

 

اویلات سے مباج

ت

ا چھوڑ دب ا تھا۔مذہبی ب

س

رق کرب

س

خلق اور کسب میں ق

ر نہیں۔

س

ان مرک

س

ا ہے ان

ت

رے میں آب

 

 عقل کو اولیت حاصل ہوتی۔ غال  کا سارا فکری و شعری نظام عقل کے دای

 کی فلسفیانہ حیثیت

ت

 
ی د دی  ارے ہاں ج 

 
 جو ادبی  جو روشن خیالی سے جڑی ہے ہ

ت

 
ی د دی  تحریکوں کی  اورادبی ج 

د تسلیم کرتے ہیں 

س س

ی اات کا ای  ہی ماج
م
عل
اصرصاج  دونوں کی 

س

ا ہے۔اگرچہ ب

ت

صورت میں سامنے آئی کو مختلف بتاب ا جاب

 :مگر ان کو عملی صورت میں مختلف خیال کرتے ہیں

ی اات کی سطح پر اشتراک ہے ”
م
عل
ر چند 
 
 میں ہ

ت

 
ی د دی  ر ہونے والی ج 

 
 اور فنون میں ظاہ

ت

 
ی د دی  فلسفیانہ ج 

 ای  دوسرے سے مختلف ہیں۔۔۔ کہ دونو
ً
ملا
ع

 میں یقین رکھتی ہیں مگر دونوں 

ت

 
ی ر

س

ں بشر مرک

رق نہ کرنے سے بہت زب ادہ خلطِ مبحث 

س

 میں ق

ت

 
ی د دی  یورپ کی سائنسی عقلیت پسندی اور جمالیاتی ج 

‘‘پیدا ہوا ہے۔

(۸)

 

روغ ب انے والے سائنسی 

س

 میں ق

ت

 
ی د دی   نے اگرچہ فلسفیانہ ج 

ت

 
ی د دی  غلبے کا انکار کیا مگر اس کا جمالیاتی ب ا ادبی ج 

 کا خیال تھا کہ سائنسی 

ت

 
ی د دی  ر فکرب ات قائم رہیں۔ فلسفیانہ ج 

س

ان ہی رہا۔دونوں کے ہاں بشر مرک

س

بنیادی سروکار ان

ان کے ذہن کا خاصا ہے۔ سائنس کی 

س

 دی جائے، کیوں کہ سائنس بہر حال ان

ت

 
ی ر

س

ان کو کائناتی مرک

س

جبر سے ان

 

ت
ت

ان کی طاق

س

 اصل میں ان

ت
ت

ان کو طاق

س

 نے نئے سرے سے ان

ت

 
ی د دی  اکام ہوا تو ادبی ج 

س

  یہ مفروضہ ب
 

ہے۔ ج

 میں روشن خیالی سے انکار نہیں کیا گیا صرف سائنسی غلبے کی نفی کی 

ت

 
ی د دی   دینے کی ٹھانی۔ ب اد رہے ادبی ج 

ت

 
ی ر

س

مرک

 سے ہاتھ دھونے لگا تھا۔

ت

 
ی ر

س

ان اپنی مرک

س

 گئی جس سے ان

د اگر
َ
 کا ر

ت

 
ی د دی   کی صورت میں ہے،جو کسی بھی حتمی بیانیے  ادبی اور فلسفیانہ ج 

ت

 
ی د دی  سامنے آب ا تو وہ مابعد ج 

 سے انکار 

ت

ی ث
م

ت

حت
 کی روشن خیالی کو چیلنج کیا اور مہابیانیوں کی 

ت

 
ی د دی   نے ج 

ت

 
ی د دی  کی نفی پر استوار ہے۔ مابعدج 

  میں مو
 
رد، سماج ب ا تہذی

س

ردی  کوئی بھی بیانیہ فطری ب ا جبلی طور پر ق

س
س

 کے ی

ت

 
ی د دی  ا۔ اسے کیا۔مابعدج 

ت

جود نہیں ہوب

 تشکیل کیا ہوا مہابیانیہ تھا 

ت

 
ی د دی  ر تشکیل کردہ چیز مخصوص اور محدود ہوتی ہے۔ ج 

 
ا ہے۔ ہ

ت

فکری سطح پرتشکیل کیا جاب



 
 
 
 
 

16 

 

 جسے ردتشکیل کیا جا سکتا ہے۔

 حوالہ جات و حواشی

1. "When I consider the mind, or myself in so far as I am merely a 

thinking thing, I am unable to distinguish any part within myself; 

I understand myself to be something quite single and complete. 

" 

David Cunning (2014). The Cambridge Companion to 

Descartes' Meditations. Cambridge University Press. p. 280. 

، اختر مطبوعات، کراچی،  ۔۲

ت

 
ی د دی   اور مابعد ج 

ت

 
ی د دی   ۰۷۳ء ص ۹۹۹۱ضمیر علی بدایونی:ج 

 :اصل الفاظ یہ ہیں ۔۳

 Generally, any movement or climate of ideas, especially in the 

arts, literature, or architecture, that supports change, the 

retirement of the old or traditional, and the forward march of the 

avant-garde. More specificically, adherence to the ideas and 

ideals of the Enlightenment. 

https://www.oxfordreference. 

com/view/10.1093/oi/authority.20110803100203467 

 اور ۔۴

ت

 
ی د دی  ررڈ یونیورسٹی پریس،کراچی، ج 

سف
ک

  ء، مقدمہ۱۲۰۲نوآب ادب ات، او

 ایضاً، مقدمہ ۔۵

 ایضاً مقدمہ ۔۶

 ایضاً مقدمہ ۔۷

 ایضاً، پیش لفظ ۔ ۸

 

 

https://www.oxfordreference/

